South Africa Prachar Series No. 3

COMPLET

# सनातन धर्म श्राय्यं समाज

गंगावसाद चपाच्याय एम० ए०

# SOUTHARICA DRAGRAD SIRIS

20



सक्त का कामा का का वेद

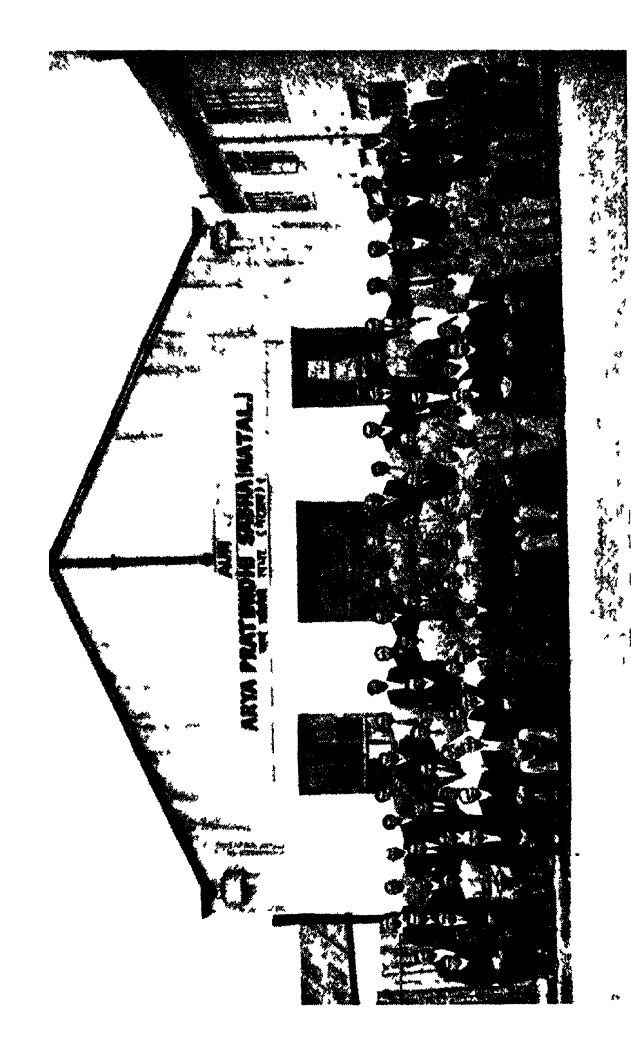
भोरेम्

# सनातन धर्म और श्रार्थ्य समाज

श्री पं० गंगापसाद उद्गाहुयाय एम० ए-



मुद्रक— विश्वमकाश कला श्रेस, प्रयाग ।



सभा की रजत- अयन्ती के अवसर पर डबंन में लिया गया चित्र

**च ० नेनाप्रसा**द उपाध्याय एम० ए० मंत्री मार्थेदेशिक ज्ञार्थ्य प्रतिनिधि मभा, बिबदान भवन, दिल्ली

BL4.

30-8-40

• १९) में में में, अनक परिनामित स्वय के रात्म, (दिस्ता अवस्त्र)

साम मेर्न (कार रे का मार्थ में भाष की मार्थ (का के के के के के का मार्थ (कार के का मार्थ के का मार्थ

में भरते दें उन्ले एकंग दें शुक्रमा अन्य असेन ट प्राचित की ।। " में तिलीम क्लिम दें हैं मिनिष श्री के का की हिंग मिनिय की दिं। आग्रा है कि आपने ध्री के का को दें मिन का के मह हिंदान मिना के

मंग्रीय प्रमाण

ì

# विषय-सूची

| <b>भ</b> ध्याय    | विषय               |                    |              | विष्ठ |
|-------------------|--------------------|--------------------|--------------|-------|
| १—एक प्र          | श्न                | •••                | ***          | ሂ     |
| २—'सनात           | ान' शब्द का श्रर्थ | •••                | 4 <b>P</b> • | Ę     |
| ३—श्रार्य         | समाज श्रीर सनात    | न धर्मे के सिद्धान | तों में मेद  | 3     |
| ४—मूर्ति पृ       | ্ৰা                | •••                | •••          | ११    |
| <b>५—न</b> ।ति    | भेद                | •••                | •••          | १७    |
| ६मृतक             | श्रद               | •••                | •••          | २४    |
| ७—्यार्य          | समाज ने हिन्दू जा  | ति के लिये क्या    | किया !       | રદ    |
| यरि <b>शि</b> ष्ट |                    | •••                | •••          | ₹¥    |

--:0:---

#### श्रोरम्

# सनातन धर्म और आर्थ्य समाज

#### ऋध्याय १

#### एक पश्न

मेरी द्तिणी अफ्रीका की यात्रा में मुफसे कई जगहों पर यह सवाल किया गया कि सनातन धर्म और आर्थ्य समाज में क्या भेर हैं। द्तिणी अफ्रीका में बहुत से लोग हैं जिनके बापरादे हिन्दुस्तान से चले गये थे, वे स्वयं कभी हिन्दुस्तान नहीं आये। यह लोग या तो व्यापारी हैं या खेती करते हैं। इन को विद्या पढ़ने का अवसर नहीं मिलता। संस्कृत या हिन्दी तो यह जानते ही नहीं। क्योंकि इस देश में अँगरेजी ही बोली जाती है। इन को अपने देश और धर्म से प्रेम तो है परन्तु विद्या कम होने के कारण इन को यह नहीं मालूम कि असली धर्म क्या है। कुछ लोग अपने स्वार्थ वश इन को बहका देते हैं कि तुम सनातनधर्मी हो तुम को आर्थ्य समाज से अलग रहना चाहिये। इस प्रकार मैंने कई जगहों

पर देखा कि आर्य समाज और सनातन धर्म के लोग मिलकर काम नहीं करने पाते । दक्षिणी अफ्रीका में हिन्दुओं की संख्या बहुत कम है। इसलिये जब यह थांड़े से लोग भी दा दुकड़ों में बंटे हुये हैं तो गैर लोगों को अवसर मिल जाता है जब घर के दो दल लड़ते हैं तो तीसरा अवश्य ही उन पर अधिकार जमा लेता है। बहुत से लोग हिन्दूधर्म का छोड़कर ईसाई हो जाते हैं क्यों कि यहाँ ईसाई धर्म का प्रचार बहुत<sup>्</sup> है। हिन्दुओं के जो थोड़े बहुत मन्दिर हैं उन में धार्मिक शिचा या धर्म प्रचार नहीं होता केवल चढ़ावा और पूजा पाठ होता है वह भी पुराने ढंग का। इस से नये युवकों को सन्ताप नहीं होता बहुत से बुद्धिमान पुरुष जिनको धार्मिक बातों की छानबीन का समय नहीं है यह प्रश्न पूछते हैं। श्रतः जरुरी जान पड़ता है कि इस सवाल पर कुछ प्रकाशः हाला जाय।

### ऋध्याय २

## 'सनातन' शब्द का श्रय

'सनातन' शब्द का अर्थ है 'सदा एक सा रहने वाला'। इसीलिये ईश्वर को भी 'सनातन' कहते हैं। सनातन धर्म का अर्थ है वह धर्म या नियम जो कभी बदलें नहीं, सदा एक से रहे। अथर्वदेद में 'सनातन' शब्द का यह अर्थ किया गया है:—

सनातनमेनमाहुरताद्य स्यात् पुनर्गावः। ब्रहो रात्रे प्रजायेते ब्रन्यो ब्रन्यस्य स्पर्योः॥ (ब्रथर्व वेद १०। ⊏। २३)

सनातन उसको कहते हैं जो कभी पुराना न हों सदा नया रहे। जैसे रात दिन का चक्र सदा नया रहता है।

इसके कुछ उदाहरण लीजिये। जो नियम सदा एक से रहें वे सनातन हैं, जेसे दो श्रीर दो चार होते हैं, यह सनातन धर्म है क्या कि किसी युग में या किसी देश में यह बदल नहीं सकता। एक त्रिभुज भी दो भुजायें मिलकर तीसरी भुजा से बड़ी होती है या एक त्रिभुज के तीनों कोण मिलकर दो समकोणों के बराबग होते हैं, यह सब सनातन धर्म है।

धम या नियम दो प्रकार के होते हैं एक सनातन और दूसरे सामियक! सनातन बदलता नहीं। सामियक बदलता है। जैसे जाड़े में गर्म कपड़ा पहनना चाहिये। या ज्वर आने पर दवा स्वानी चाहिये। भोजन करना सनातन धर्म है क्योंकि किसी युग में भी बिना भोजन के शरीर की रक्षा नहीं हो सकती। लेकिन दवा खाना सनातन धर्म नहीं। यह तो कभी बीमार होने पर ही काम में आता है।

धर्म के दो रूप होते हैं। एक तो मूल तत्व जो सदा एक से

रहते है और दूसरी रस्मो रिवाज (Ceremonials) जो देश और काल के विचार से बदलते रहते हैं। जैसे किस समय कैसे कपड़े पहनना। यह रिवाज के अनुकूल होता है। यह धम का मुख्य अंग नहीं है।

बहुत से लोग मौिलक या श्रमली धर्म श्रौर रिवाज या सामयिक धर्म को मिलाकर गड़बड़ कर देते हैं। इस्रीलिये बहुत सा भ्रम उत्पन्न हो जाता है।

श्राजकल भारतवर्ष में जिसको सनातन धर्म कहते हैं उसमें बहुत से रहमो रिवाज पीछे से मिल गये हैं। जैसे शुद्ध पानी दूर तक बहते बहते गदला हो जाता है इसी प्रकार सनातन धर्म का हाल है। इसमें कुछ तो भाग सनातन है श्रीर कुछ पीछे की मिलावट है। सब का सनातन धर्म कहना भूल है।

स्वामी दयानन्द ने जिस धर्म का प्रचार किया है वह शुद्ध सनातन वैदिक धर्म है। इस प्रकार आर्य्य समाज भी सनातन धर्म को मानता है। और उसमें और सनातन कहलाने वालों में कुछ भेद नहीं है। सब सनातन धर्मी वेदों को मानते हैं। आर्य समाजी भी वेदों को मानते हैं। महाभारत, रामायण, मनुस्मृति गीता आदि शास्त्रों में वेदों की महिमा पाई जाती है। यह पुस्तकें आर्य समाज के भी आदर का पात्र हैं! इसलिये आर्य समाज और सनातन धर्म के मूल तत्वों में कोई भेद भाव नहीं होना चाहिये। और बुद्धिमान लोग ऐसा ही मानते हैं। कुछ

निर्बुद्धि लोग रस्मां रिवाज के भेद को बढ़ाकर परम्पर देष फैलाना चाहते हैं। यह ठीक नहीं | धर्म में बहुत सी बातें पांछे से मिला दी गई हैं, उनको छोड़ देना चाहिये। जैसे गंगाजल गंगोत्तरी पर शृद्ध और पित्रत्र होता है परन्तु हुगली नदी तक पहुँ चते पहुँ चते गदला हो जाता है। उसको छान कर मिट्टी निकाल देनी चाहिये इसी प्रकार पुराने वैदिक धर्म में जो गड़बड़ पीछे से मिला दो गई उसको भी शुद्ध करने की जरूरत है।

## ऋध्याय ३

#### श्रार्थ्य समाज श्रोर सनातन धर्म के सिद्धान्तों में भेद

हम उपर कह चुकं हैं कि आर्थ समाज सत्य सनातन वैदिक धर्म को मानता है। ऋषि दयानन्द ने सत्यार्थप्रकाश में जहाँ कहीं, वैदिक धर्म का उल्लेख किया है वहाँ उसको ''सत्य सनातन वैदिक'' धर्म, कहकर पुकारा है। इस लिये यह नहीं सममना चाहिये कि आर्य समाज को ''सनातन'' शब्द से चिद् है। यदि कोई आर्थ्य भूल से ऐसा सममता है तो उस को यह भूल सुधार लेनी चाहिये।

'आर्य समाज' भी कोई नया शब्द नहीं है, हम लोग श्राजकल अपने को हिन्दू कहते हैं। परन्तु पुराने वैदिक या मध्यकालीन संस्कृत साहित्य में भी न तो 'हिन्दू' शब्द पाया जाता है न हिन्दू धर्म की चर्चा मिलती है। हिन्दू शब्द तो विदेशी लोगों ने हमको दिया और उन्हीं ने हमारे धर्म को हिन्दू धर्म कहा । रामायण त्रादि में इस देश का नाम 'त्रार्यावर्त्त' या भारतवर्ष या भारतखण्ड था श्रीर यहाँ के लोगों कां ऋार्य कहते थे। स्वामी दयान द ने उसी पुराने शब्द कां अपनाया है | वैदिक साहित्य में 'आर्र्य' का अर्थ है ज्ञानी या भेष्ठ । 'समाज' का अर्थ है 'सोसायटी' । 'आर्थ समाज' का अर्थ हुआ "श्रेष्ठ पुरुषी" की सभा या सोसायटी । जब श्रार्थ्य शब्द अत्यन्त प्राचीन काल से चला श्राता है तो 'श्रार्य' शब्द से किसी सनातन धर्म की चौंकना नहीं चाहिये ! 'हिन्दू' नाम सनातन नहीं है 'श्रार्थं' नाम सनातन है । अतः जो मनातन धर्मी अपने को हिन्दू कहते हैं और 'आर्य' शब्द सं चिड़ते है उनको संचिना चाहिये कि वह कैसा उलटा काम कर रहे है। म्वामी द्यानन्द ने श्रपने नाम से कोई मत या सम्प्रदाय स्थापित नहीं किया। वह तो प्राचीन वैदिक ऋषियों के ही भक्त थे और उन्हीं के धर्म को संसार में फिर फैलाना चाह्तं थे, आजकल के सनातन धर्म और आर्य समाज के सिद्धान्तों में मोटा भेद यह है :—

- (१) अगर्य समाजी मूर्ति पूजा नहीं करते। सनातन धर्मी मूर्ति पूजा करते हैं।
- (२) श्रार्थ्य समाजी मुदौं का श्राद्ध नहीं करते, सनातन धर्मी करते हैं।
- (३) श्राय्ये समाजी ईश्वर का श्रवतार नहीं मानते । सनातन धर्मी मानते हैं।
- (४) श्रार्थ्य समाजी वर्ण जन्म से नहीं श्रिपितु कर्म से मानते हैं। सनातन धर्मी जन्म से वर्ण मानते हैं।

यह चार मोटी माटी बातें हैं। कुछ छोटे भेद भी हैं। इन यर अलग-अलग विचार होना चाहिये।

#### ऋध्याय थ्र

### मूर्ति पूजा

क्या मूर्तिपूजा सनातन है ? कदापि नहीं। यह बात तो आप मन्दिरों की मूर्तियों को देखकर ही जान सकते हैं। जितनो मूर्तियाँ हिन्दू मन्दिरों में पूजी जाती हैं वह किसी न किसी महापुरुष की होंगी। बहुत सी मूर्तियाँ तो श्रोकृष्ण जी महाराज की हैं जो भिन्न-भिन्न प्रान्तों में भिन्न-भिन्न नामों

से पुकारी ज़ाती हैं। स्पष्ट है कि यह मूर्तियाँ श्री कृष्ण जी महाराज के जीवन से पहले पूजी नहीं जाती थीं, श्री कृष्ण महाराज के बाप माँ, बाबा परबाबा इनको नहीं पूजते थे. उनको इन का पता भी नहीं था। इसी प्रकार श्री रामचन्द्र जीकी मूर्ति श्री दिलीप या श्री रघु या श्री अज के जमाने में न थी श्रीर न कंाई राम की पूजा जानता था। इसलिये साफ बात यह है कि श्री राम या कृष्ण की मूर्ति पूजना सनातन धर्म नहीं श्रापितु नया धर्म है। सनातन धर्म तो एक ईश्वर की पूजा है जिस का उपदेश ऋषि दयानद ने किया है। श्री रामचन्द्र श्रीर भगवान कृष्ण चन्द्र महात्मा, सत्यपुरुष, परोपकारी श्रीर ईश्वर भक्त थे, वे एक ईश्वर की पूजा करते थे। उन्हीं का अनुकरण सब मनुष्यों को करना उचित है, उनके मरने के पश्चात् उनको ईश्वर मान बंठना श्रीर ईश्वर की पूजा छोड़कर उनकी मूर्तियों को पूजना उन्हीं के मत के विरुद्ध है। यह एक नई प्रथा है सनातन नहीं। इस स्टष्टि पर हर युग और हर देश में सत्यपुरुष उत्पन्न होंगे। वे संसार का उपकार करेंगे और अपनी सबी जीवनी छोड़ जायगे, यदि उनके बाद उनकी मूर्तियाँ पुजने लग जावें श्रीर ईश्वर की पूजा छूट जाय तो भिन्न-भिन्न जातियों के भिन्न-भिन्न इष्ट देव हो जायंगे श्रोर मनुष्य जाति श्रनेकों मतों श्रीर सम्प्रदायों में बट जायमी। इस से तो फूट पदा हो जायगी। आर्थ समाज वहता है कि सनातन धर्म को माने। अर्थात् एक इष्ट देव की उपासना करो । देखो ऋग्वेद में लिखा हैं:—

त्र्याम पूर्वेभित्रपृपिभिरीड्यो नृतनेस्त ।

(मंडल शशर)

ईश्वर तो पुराने श्रीर नये सभी महात्माश्रों द्वारा पूजा। करने यांग्य है।

योगदर्शन में लिखा है:—

सएप पूर्वेपामि गुरुः कालेनानवच्छेदात्।

( योगदर्शन १।१।२६ )

वह ईश्वर पुराने लोगों का भी गुरु है क्यों कि काल या युग की अपेचा से उसमें तबदीली नहीं होती। इसीलिये ईश्वर को पूजने में किसी जाति में भेद भाव उत्पन्न नहीं होता और सनातन धर्म के नाम पर बट्टा नहीं लगने पाता। यदि हर एक परिवार अपने बुजुर्गों की मृतियाँ पूजने लगे अथवा कल्पना करके नई नई मृतियाँ बनाने लगे तो भिन्न भाव और लड़ाई भगड़े सदा पेदा होते रहेंगे, देखां सूरज एक हैं। उसपर किसी की लड़ाई नहीं होती। अपने अपने घर के दीपक अलग अलग हैं उनपर भगड़ा हो सकता है। यह प्राकृतिक सूरज तो रात को छिप जाता है और दीपक की जकरत पड़ती है। ईश्वर कृपी सूरज तो कभी छिपता नहीं | वह सदा चमकता रहता है । इसलिये उसे भूल जाना और उसके स्थान पर नये नये रूप गढ़लेना ठीक नहीं है |

श्रार्थ समाज श्री रामचन्द्र श्रीर श्री कृष्णचन्द्र का श्राद्र करता हैं, वे हमारे पूज्य थे। उन्होंने श्रपने सद् जीवन से हमको मार्ग दिखाया। उस पर हम को चलना चाहिये। उनके मार्ग पर न चलकर उनके नाम की रट लगाना श्रीर उनका मा जीवन न बनाकर उनकी मूर्तियों पर फल फूल चढ़ाना उनका श्राद्र नहीं है, श्रमली श्राद्र करने में सनातन धर्मी श्रीर श्रार्थ समाजियों में कोई श्रन्तर नहीं जो मेद पीछे से उत्पन्न हो गया है उसको छोड़ देना जरूरी है।

देखो जब वेदों का प्रचार था तब शिव, गणश, विष्णु, वक्षा आदि सब शब्द केवल उसी एक परमश्वर के नाम थे। वेद में लिखा है।

एकं सद् विया बहुबा वदन्ति।

(ऋग्वेद शारहशाप्रह)

इंश्वर तो एक ही है उसके नाम बहुत से हैं। ईश्वर के अनंक गुण और अनंक कर्म है अतः हर एक गुण और कर्म का दरशाने वाला अलग अलग नाम होगा। जैसे यदि कोई एक ही पुरुष गुरु भी हो और डाक्डर भी तो उसको कभी गुरु कह कर पुकारेंगे और कभी डाक्टर कह कर ।

उसके नामों में भेद होने के कारण आदमी में भेद न होगा। इसी प्रकार ईश्वर कल्याणकारी होने से "शिव" है ।सबका मालिक होने से "गणेश", सबमें व्यापक होने से "विष्णु" है। सबसे वरण यांग्य होने से "वरुण" है। ऐसा न मान कर लोगों ने इन नामों के अलग अलग देवते मान रक्खें हैं। इससे हिन्दुओं में कितने दुकड़े हो गये हैं। शिव का पूज कर अपने को शैव कहते हैं श्रीर शिवलिङ्ग की पूजा करते हैं। विष्णु के पूजक वैष्णव कहला ते हैं श्रीर विष्णु की श्रलग-श्रलग मूर्तियाँ बना रक्खो हैं। कभी कभी इन बातों पर लड़ाई भगड़े भी हों जाते है। फिर इन देवतों के विषय में अनेक प्रकार की बुरी बुरी कथायें गढ़ रक्खी हैं। इससे लोगों में अश्रद्धा पैदा हो हो गई हैं। हिन्दूसगठन के बनाने के लिये यह आवश्यक है कि इन बातों को छोड़ देवें। जिससे सबकी पूजा की एक रीति हो जाय श्रीर भेद भाव बूट जाय ।

मूर्तिपूजा के कारण कई और दोष भी आ गये हैं:-

(१) जेसे पुजारी लागों में लोभ बढ़ गया है। वे अपनी जोब भरने के लिये लोगों में भूठी बातों का प्रचार करते रहते हैं। उन्होंने बहुत सी कहानियां गढ़ ली हैं। वे राम और कुछा को पूजते नहीं। वे तो उनके नाम पर पैसा बटोरते और लोगों को धोखा देते हैं। इससे उनका भी परलोक बिगड़ता है और दूसरों का भी।

- (२) लोगों ने मूर्तियों को पाकर एक निराकार ईश्वर का ध्यान करना छोड़ दिया है। सब लोग सममते हैं कि मन्दिर में मूर्ति के दर्शन तो कर लिये। श्रव क्या चाहिये? गायत्री आदि मंत्रों का जाप भी लोग नहीं करते।
- (३) लोगों का दान भी श्रिषकतर मन्दिरों में जाता है। धनाडय लोग श्रलग श्रलग मन्दिर बनवा देते हैं। ग़रीबों को पढ़ाने या वैदिक पुस्तकों के प्रचार में श्रपने दान को नहीं लगाते। श्रतः हिन्दूजाति वी ध्यवनित हो रही है श्रीर लाग असली धर्म की बातों को भूल रहे हैं। इससे सनातनधर्म दिन प्रतिदिन घटता जाता है बढ़ता नहीं। राम श्रीर छुप्ए की सन्तान ईसाई या मुसलमान हो जाती हैं। श्रीर उनके चलन व्यवहार भी विदेशियों के से हो जाते हैं। उनमें श्रिहिंसा की भावना भी नहीं रहने पाती। यह दोष तो तभी दूर होंगे जव श्राय्य समाजी श्रीर सनातनधर्मी सब एक होकर गायत्री श्रादि मंत्रों का (जाप करेंगे। एक ईश्वर को पूजेंग श्रीर वेद धर्म पर श्राह्द होंगे। वेद ने कहा हैं:—

नान्यः पन्था विद्यते ऋयनाय।

( यजुर्वेट ३१।१८)

कल्याण के लिये श्रीर कोई मार्ग है ही नहीं।

#### ऋध्याय प्

#### जाति भेद

लोग पूछते हैं कि हिन्दु श्रों में इतनी जातियाँ कैसे उत्तन ्हो गई | क्या यह जातियाँ 'सनातन' हैं ? इस पर थोड़ा सा विचार की जिये | वैदिक काल में मनुष्यों के चार वर्ण थे - ब्राह्मण चत्रिय, वैश्य और शूर् । मनुष्य जाति का यह विभाजन सना-तन है, क्यों कि देश और जाति को ज्ञान, रचा और धन तीन चीजों की जरूरत सदा पड़ती है। जो लोग 'ज्ञान' बढ़ाने का म्ख्य काम अपने जिम्में लेते हैं वे ''श्राह्मण्'' कहलाते हैं। क्यों कि 'ब्रह्म' का अर्थ है 'वेद या ज्ञान'। जो रचा करने का भार श्रपने उत्तर लेते हैं वे ''चत्रिय'' कहलाते हैं। क्यों कि चत्रिय का अर्थ है चति से बचाने वाला। जो धन के उत्पादन में लगते है वे वैश्य कहलाते हैं। अब रहे साधारण व्यक्ति जो विशेष योग्यता नहीं रखते। यह ब्राह्मणों, चित्रयों श्रीर वैश्यों के कामों में मदद देते हैं । अर्थात् वे पुस्तकें भी ढो सकते हैं, हथियार भी श्रीर अनाज के वारे भी । उनको स्वतंत्र काम करने की बुद्धि नहीं। वे दूसरों को उनके काम में सहायता दे सकते हैं। इनको ''शूद्र'' कहते हैं । शूद वह है जिसकी दशा शांचनीय हो। श्रर्थात् जां स्वयं श्रपनी उन्नति न कर सके । यह चार विभाग ्राण कम स्वभाव के कारण हैं जन्म के कारण नहीं । दुनिया में जो मनुष्य उत्पन्न होते हैं उनकी भिन्न भिन्न प्रवृत्तियाँ होती हैं। कोई किसी की किस विद्या प्रहण करने की अधिक होती है। कोई वीरता दिखाना चाहता है। कोई धन कमाने में चतुर होता है और कोई केवल दूसरों की महायता कर सकता है। यह चार प्रकार का विभाग मनातन है। हर युग और हर देश में यही चार प्रकार के लोग होंगे। इमलिये यजुर्वे द (३१।११) में कहा था कि

- (१) ब्राह्मगोऽस्य मुखमाभीत्।
- (२) बाहु गनन्यः कृतः।
- (३) उस्त दस्य यद वैश्यः।
- (४) पटभ्यां शुद्रो द्याजायत ॥
- (१) ब्राह्मण मनुष्य जाति का मुख है। ज्ञान सब से मुख्य समभा जाता है।
  - (२) चत्रिय बांह है, बांह से ही रचा की जाती है।
- (३) वेश्य जंघा है। व्यापार और खेती से धन बढ़ता है। 'जंघा' व्यापार की प्रतीक हैं।
- (४) दोनो पेरों के लच्चणों के द्वारा 'शूद' की कल्पना की गई। क्योंकि पेर मुख की भी सेवा करते हैं भुजाओं की भी श्रीर जांघों की भी। इसी प्रकार ब्राह्मणों, चित्रयों श्रीर वैश्यों सभी को शूद्रों की जकरत पड़ती है।

चारंभ में समाज का निर्माण इसी प्रकार हुआ था। उस समय हिन्दुश्रों में जातियाँ नहीं थीं। "वर्ण" थे। वर्ण का अर्थ है "चुनना" (वृ-वरणे)। लाग अपनी रुचि के अनुसार श्रपने लियं काम चुन लेते थे। श्रीर समाज उनका उन्हीं गुगों के अनुसार आदर करता था। यह था शुद्ध सनातन धर्म के अनुसार समाज का संगठन। पीछे से इन वर्णी की सन्तान हुई और उसने आलम्य तथा प्रमाद में फँस कर आपने पूर्वजों के गुण कर्म तो छोड़ दिये परन्तु व उसी आदर की चाह करते रहे, जो उनके बाप दादों का होता था। इस प्रकार जनमः सिद्ध जातियां उत्पन्न हो गई। श्रीर उन में लड़ाई. भगड़े तथा भेद भाव बढ़ गये। इसको एक उदाहरण से देखिये। कल्पना कीजियं कि एक मनुष्य डाक्टरी करना चाहता है । वह मेडि॰ कल कालेज में दाखिल होता है। कई वर्प तक परिश्रम करके परीचा पास करता है श्रीर डाक्टर वन जाता है । अपने गुणों श्रीर सद् व्यवहार के कारण उसका आदर भी होता है और उसको धन भी मिल जाता है। श्रव यदि उसका लड़का आलसी और नालायक निकल जाय तो वह अपने बाप के पद स्रीर धन दानों की इच्छा करेगा स्रीर चाहेगा कि लोग उसको डाक्टर कहें क्योंकि उसका वाप डाक्टर था। उसके बाप ने तो परिश्रम करके डाक्टरी का पद पाया श्रोर यह बिना परिश्रम के ही पद चाहता है। यदि समाज उसको डाक्टर कहने लगे तो समाज का काम तो नहीं चलेगा क्योंकि उसमें रोगियों के इलाज करने की योग्यता ही नहीं है। काठ के हाथी के समान उसका उपयोग ही क्या ! इसी प्रकार हमारे श्राज कल के बाह्यणों, चत्रियों श्रीर वैश्यों का हाल है। उनके बाप दादों ने त्याग, तपस्या, ब्रह्मचर्य और विद्या प्राप्ति के द्वारा ब्राह्मण की पदवी पाई। यह लोग विना किसी परिश्रम के अनायास हो अपने बाप-दादों के पदों के इच्छुक हो रहे हैं। यह सनातन धर्म तो नहीं है। यह तो नया धर्म है। आय्यं समाज कहता है कि सर्चावर्ण-व्यवस्था स्थापित करो । अर्थात् जैसा जिसमें गुरा हो उसका वैसा माना । यदि त्राह्मण का लड़काधन कमाता है ता उसे वैश्य कहा त्राह्मण क्यों कहते हो ? यदि चत्रिय का लड़का मज्ज दूरीकरता है तो। उसे शूद्र कहां चत्रिय क्यों कहते हो। यदि मज-दर का लड़का वेदपाठी है तो उसे त्राह्मण कहाे शूद्र क्यों कहते हो ? गलत नाम धरने से समाज में धोखा पैदा होता है श्रीर ढींग बढ़ जाता है। यदि किसी वैद्य का लड़का या पोता वकील बन जाय और अपने की मिम्टर वैद्य कर तो घोखा होगा क्योंकि अब वह 'वैद्य' की कोटि से निकल गया।

अब रही भेद भाव की बात! भेद दो प्रकार का है 'रोटी' का और 'वेटी' का' अर्थात्, भोजन करना और विवाह सम्बन्ध करना, पहले ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्यों और शूदों में रोटी का भेद नहीं था। दूत छात न थी। सब लोग सब का ञुष्पा खा लेते थे । पकाने का काम प्रायः शूद्र करते थे, द्विण श्रफोका में तो खान पान का भेद माव बिल्कुल मिट गया है। सब मक्के हाथ का पकाया खाते हैं, यह अच्छी बात है। केवल अभस्य का परहेज करना चाहिये अर्थात् मांस श्रीर शराब संबचना चाहिय। यह बुरी बात है कि अफ्रीका में शराब का प्रचार बढ़ना जाता है। यह दूसरी जातियों के अनुचित अनुकरण के कारण है। मनातन धर्म श्रीर श्रार्थ्य समाज दोनों का मिलकर इस दोष की दूर करना चाहिय। जब भारतवर्ष मे १८७५ इ० में श्राय्य समाज की म्यापना हुई थी उस समय हिन्दु शों में यह छून छान का रोग बहुत था: श्रीर समुद्र को पार करने से ही लांग जाति से अलग कर दिये जाने थे। स्वामी दयानन्द ने सत्यार्थ प्रकाश के दसवें समुद्धास में इस का प्रबल खएडन किया है। ईश्वर को वन्थवाद है कि अजीका के सनातन धर्मी तो समुद्र की यात्रा करके ही यहाँ तक पहुँचे हैं। व समुद्र यात्रा को पाप नहीं मानते | इस बाबत उन्होंने आर्थ्य समाज की बात को पूरा पूरा मान लिया है। 'बेटी' का सम्बन्ध भी अफ्रीका में अब उतना कड़ा नहीं है। याग्य वर श्रीर कन्या को देखकर विवाह होना चाहिये। इस विषय में भी वर श्रीर कन्या के गुणों को देखना च।हिये जन्म को नहीं।

इस विषय में सनातन धर्म श्रीर श्रार्थ समाज में इतना

भेद नहीं है, जो है भी वह कम हो रहा है। और यदि छोटी छोटी बातों पर भगड़ा करना छोड़ दिया जाय तो यह भेद छोट कम हो जायगा।

पक बात और याद रखनी चाहिये। विवाह, नामकरण, अन्त्येष्टि आदि संस्कारों में ब्राह्मण पुरोहिनों की जरूरत पड़ती है। ब्राह्मण वह है जो ब्राह्मणों के से गुण रखे। अतः संस्कार कराने के लिये उन लोगों को चुनना चाहिये जो संस्कार कराने में निपुण हों चाहे वह ब्राह्मण बापदादों की सन्तान हो चाहे दूसरे हों। केवल जनम परक ब्राह्मण मानने से अविद्या, पाखण्ड, लोभ, श्रालम्य और आडम्बर बदता है। पुरोहितों को लोभी नहीं होना चाहिये।

लोभी गुरू लालची चेला दोनां खेलें टांव। भवसागर में हूबते बैठ पथर की नाव॥

जो पैसे पेसे के लिये सिर चीरते हैं श्रीर संस्कार कराने वालों की दिक करते हैं वे ब्राह्मण नहीं हैं। ब्राह्मण के लिये लोभ सब से घातक अवगुण है। हाँ लोगों को सच्चे ब्राह्मणों का सत्कार अपनी योग्यता के अनुसार अवश्य करना चाहिये। यदि निर्धन घरानों में संस्कारों की जम्रत पड़े तो योग्य ब्राह्मणों को बिना संकोच के दिल्ला का लोभ किये बिना ही उचित संस्कार करा देने चाहिये। जिससे धार्मिक कृत्य कराने में किसी को असुविधा न हो।

पुरोहित भौर यजमान दोनों को चाहिय कि संस्कारों के मूल तत्वों पर दृष्टि रक्खें। आडंबरों के। बढ़ने न दें वें। दूसरे लोगों का भी इस विषय में के।शिश करनी चाहिये।

मैने कहीं कहीं दिल्णी अफ्रीका मे अमण करके देखा कि कुछ उंच जातियाँ पुरानी रूढ़ियों के अनुसार दूसरे हिन्दू भाइयों से घृणा करतीं और उनसे अलग रहतो है. इससे हिन्दू संगठन में बाधा होती है। यदि कोई नीच जाति का पुरुष अपने परिश्रम से बढ़ जावे और धन तथा विद्या में सम्पन्न हो जाय तो यह अच्छी बात है बुरी नहीं। वह प्रशंसा का पात्र है घृणा का नहीं। उसका उत्साह बढ़ाना चाहिये और उसकी समाज में अच्छा आसन देना चाहिये। यह नहीं कहना चाहिये कि इस के बाप दादे नीच या गरीब थे। अब यह बढ़ गया तो हम इस का आदर क्यों करें। गिरतें को उठाना और चढ़ते को बढ़ाना हमारा कर्तव्य है। आर्थ समाज यही चाहता है। और सनातन धिमयों का कल्याण भी इसी में है।

कुछ लोग अभी तक यही मानते चले आते हैं कि बाह्य ईश्वर के मुख से पैदा हुये. चित्रय भुजाओं से, वेश्य जंघों से और शूद्र पेरों से, इसीलिये वे शूद्रों को नीच या अछूत सममते है, परन्तु हम उपर दिखा चुके हैं कि वेद मंत्र का यह आशय नहीं है। वहाँ तो साफ लिखा है कि बाह्य समाज का मुख है।

ईश्वर तो निराकार है। उसके न मुख हैन बाहू, न जंबा न पैर। तुलसीदास जी कहते हैं

> विनु पद चले सुने बिनु काना | विनु कर कम करे विधि नाना ||

ई श्वर के पेर नहीं वह चलता है। कान नहीं वह सुनता है। हाथ नहीं, वह काम करता है।

सनातन धर्मिय। को चाहिये कि बहुत सी प्रचलित कपोल किल्पित गणों को छोड़ देवें। सचाई की तलाश कीजिये। कहानियों के भ्रमजाल में न पिड़िये। मोटी मोटी बातें तो श्रकत से ही परख ली जा सकती हैं।

## ऋध्याय ६

### मृतक आद

आर्य समाज और वर्तमान सनातन धर्म में एक भेद मृतक आद्ध भी है। अर्थात् सनातनधर्मी लंग मृतकों को रिंडा देते या उनका आद्ध करते हैं । आर्य सामाजी नहीं करते। इस बात पर प्रायः भगड़ा तो नहीं होता। परन्तु प्रसंग वश इसको भी लिखा जाता है।

आर्र्य समाजी और सनातनधर्मी दोनों मनुस्मृति के बताय हुये पंच महायज्ञों को मानते हैं। उन महायज्ञों में एक

है "पितृ यक्त"। मनु महाराज ने पितृ यक्त का यह लक्षण किया है:—

कुर्यादहरहा श्राद्रमन्नाद्यं नोदकेनवा । पयोमृलफलैर्वापि पितृभ्यः प्रीतिमावहन् ॥ ( मनु० ३।८२ )

अर्थात् प्रेम पूर्वक पितरों को बुलाकर अत्र, जल, दूध, फल आदि से उनका श्राद्ध करे।

इससे स्पन्ट है कि पितृ यज्ञ का अर्थ मुदौँ का श्राद्ध नहीं है अपितु जीवित मां बाप का है।

कुछ लोग अनपढ़ लोगों को बहका देते हैं कि पितर नाम मरे हुये मा बाप का ही है। परन्तु यह तो सरासर आँखों में धूल डालना है। संस्कृत 'पितृ' शब्द के ही पिता, पितरो, पितरः ऐसे रूप चलते है, एक बचन में 'पिता', द्विवचन में पितरौ और बहुवचन में 'पितरः'।

सनातन धर्मी और आर्य्य समाजी दोनों मानते हैं कि पुनर्जन्म होता है। जब कोई प्राणी मर जाता है तो अपने कमें के अनुसार वह दूसरा जन्म प्रहण कर लेता है। मुसलमान और ईसाई लोग तो ऐसा मानते हैं कि रुहें मरने के बाद कबर में या किसी विशेष स्थान पर जमा रहती हैं परन्तु सनातन धर्म का तो यह मत नहीं है। जब जीव ने दूसरा जन्म ले लिया तो।

भाद्ध का प्रश्न ही नहीं उठता। यदि कोई अपने मरे हुये बाप को कुछ खिलाना भी चार् तो कैसे खिलावे। वह जानता ही नहीं कि उसका बाप कहाँ और किस योनि में है। जिन लोगों को आप उन मरे हुये पितरों के नाम पर खिलाते हैं उनसे पूछिये तो सही कि आप इस भोजन को हमारे पिनरों तक कैसे पहुँचायेंगे। श्रीर कैसे सिद्ध करेंगे कि हम वस्तुनः इन बोजों को पहुँचा आये। आप जब कहीं को एक पारसल भेजने लगते हैं तो रसीद चाहते हैं श्रीर पारसल के पहुँच जाने पर भी पहुँचने का प्रमाण चाहते हैं। फिर कैसे आश्चर्य की बात है कि मरे द्वये मां बाप तक भोजन पहुँचाने के लिये आप किसी अल्ले मल्ले का विश्वाम कर लेते हैं। यह तो दान भी नहीं अपितु मुर्खता है। दान के लिये ज्ञान चाहिये। अज्ञान के आधार पर दिया हुआ दान दान नहीं. इससे भ्रांति और ठगी बढ़ती है। इसके अतिरिक्त याद रखना चाहिये कि सनातन धर्म का मुख्य सिद्धान्त है कर्म फलवाद । जो जैसा करता है वह वैसा पाता है। जो मर गये उनको ईश्वर उनके कर्मी के अनुसार फल देना है, आपको उनकी क्या चिंता है ? वह तो आपकी पहुँच से बाहर हो गये। श्राप जीवित लोगों की चिंता की जिये। जिन विचारों को खाने की जरूरत है और आप खाना दे सकते हैं उनको तो आप खाना देते नहीं, जिन तक आप की पहुँच नहीं उनकी चिंता करते हैं।

#### जियत पिता से दगं दगा। मरे पिता पहुँचाये गंगा।

सनातन धर्मी परिइतों का चाहिये कि वे मृतकों का श्राद्ध खाना छोड़ दें। इससे उनका आत्मा कलुषित होता है और उनमें ढोंग और लोभ की आदत बढ़ जाती है। उनका ब्राह्मणत्व नष्ट होता है। माठे मोठे भोजन के लोभ से किमी को बोखे में रखना ठोक नहीं, यदि कोई मनुष्य मुक्तसे कहे कि आप अमुक चोज को अमुक मनुष्य तक पहुँचा देवें और मैं जानता हूँ कि मैं उसको पहुँचा न सकू गाता मेरा कर्तव्य हो जाता है कि उसको लेने से इनकार कर दूं। यदि लोभ में फँसकर मैं उसे ले लेता हूँ और अपने काम में ले आता हूँ तो मैं ठगी और घोखं का भागी होता हूँ। भारतवर्ष की वर्तमान अघोगति का एक मुख्य कारण यह भी हुआ है कि उन लोगों ने दक्षिणा यें लीं जो दिल्ला के अधिकारी नथे। और जिस काम की वे नहीं कर सकते थे इसके लिये भी उन्होंने पुरम्कार या फीसें प्रह्ण कर लीं। इस प्रकार धार्मिक चेत्रों में काला बाजार या ब्लैक मार्केट बढ़ता गया। लोग घोखे में रहे। किसी ने शनिश्चर देवता के नाम पर दान मांगा और घर में रख लिया। किसी ने राहु और केंतु के नाम पर मांगा और स्वयं खा गये। किसी ने मृतिपतरों के नाम पर मांगा। और स्वयं हडपलिया। किसी ने मुर्तियों के नाम पर प्रसाद चढ़वाये श्रीर अपने पेट में रख

लिये। यदि उनको ।मांगना ही था तो सीधे अपने नाम पर मांगते । 'जसको देना होता वह दे देता। उन्होंने ढोंग क्यों' बनाये श्रीर बहाना क्यों किया। इसी को तो ब्लैक मार्केटिंग कहते हैं। यदि तुम विद्यापार्जन के लिये धन मांगते हो तो सीधाः कहो। यदि वेद प्रचार के लिये मागते हो तो म्पष्ट बता दो। यदि यज्ञ करने के लिये मांगते हो तो उसे यज्ञ में व्यय करा। दान देने वालों को घोखा देकर दान लेना दान देने वाले छोर दान लेने वाले दोनों के लियं बुरा है। इससे नीन बड़ी हानियाँ होती हैं। लंने वाले को भूट का पाप लगता है। दान दाता का दान सफल नहीं होता। अपर भूठी परिपाटी जारी है। ऐसा धोखा देना अन्छे आदमियों का काम नहीं। 'पुरोहिन' का अर्थ यह है कि यजमान के हिन को सामने उक्ते ! जो यजमान को धोखा देकर धन लेवे वह तो पुरोहित नहीं हैं। ऋग्वेद के पहले मंत्र में भगवान को 'पुरोहित' कह कर पुकारा है। पुराहित बड़ा पवित्र और आदर के याग्य नाम है। इसको बिगाड़ना नहीं चाहिय।

कुछ लोगों ने एक गप उड़ा रक्स्वी है कि जब मनुष्य मर जाता है तो उसका जीव कुछ दिनों तक इधर-उधर भटकता रहता है ख्रीर कभी कभी खपने घर ख्रीर परिवार के लोगों के खास पास घूमता है। यदि उसके लिये पिंड दे दिये जायं नो वह तृप्त हो जाता है। यह सब भूठी बात है। जीव शरीर को स्वयं नहीं छोड़ता। ईश्वर की व्यवस्था के अनुसार छोड़ता है। ईश्वर पहले से ही व्यवस्था कर देता है कि किस जीव को कहाँ जाना है। देखों जब कोई कैदी एक जेल से दूसरे जेल को बदला जाता है तो उसकों इधर उधर घूमने की आज्ञा तो नहीं होती। एक जेल छोड़ने से पहले ही दूसरी जेल की पूरी व्यवस्था हो जाती है। अतः यह कहना कि मरने के बाद जीव कुछ दिनों इधर उधर बिना व्यवस्था के फिरता रहे ईश्वर पर दोष लगाने के समान है।

#### ऋध्याय ७

### आर्य समाज ने हिन्दू जाति के लिये क्या किया ?

हमने गत श्रध्यायों में संतेप से सनातन धर्म श्रीर श्रार्थ समाज के प्रचलित मत भेदों का मोटामोटा वर्णन कर दिया है। यह भेद रहते हुये भी यह संभव है कि दोनों मिलकर संस्कृति की चन्नति में लग जावें। जब उद्देश्य एक होता है तो साथ काम करने का कोई न कोई मार्ग निकल श्राता है श्रीर छोटे मतभेद श्राप ही श्राप दूर हो जाते हैं। जैसे कल्पना कीजिये कि श्रार्थ्य समाजी श्रीर सनातन धर्मी दो सज्जन ईश्वर प्राप्ति के लिये चलते हैं। उनका चह श्य एक है। सनातन धर्मी मूर्तिपूजक

है और ऋार्यसमाजी मूर्तिपूजक नहीं। ऋब यदि सनातन धर्मी मूर्ति पूजा करके ईश्वर की प्राप्ति करने में सफल हो जाय तो उसको बधाई है। यदि न हों तो वह स्वयं उस मार्ग को छांड़ देगा। भगड़ा इसलिये होता है कि ईश्वर प्राप्ति की इच्छा तो है नहीं। षिना उद्देश्य के विवाद खड़ा किया जाता है। यदि एक आर्य समाजो मंध्या नहीं करता तो उमको मूर्ति खरडन करने से क्या लाभ ? जो पानी में घुसना नहीं चाहता और म्बाट पर बैठे बैठे तैरने के विषय में विवाद करता है उससे तो किसी को कुछ लाभ नहीं हो सकता। आजकल दुनियाँ में मुक्ति के लिये परिश्रम कोई नहीं चाहता। सम्ती मुक्ति चाहते हैं। ऐसी सस्ती मुक्ति चाहने वालों के लिये ठग भी मिल जाते हैं। कोई किसी 'नाम' का जर बता देना है। कोई किसी तीर्थ की यात्रा का माहातम्य लिख देता हैं। कोई कान में मंत्र फूँक कर गुरू बन बैठता है, कोई अनीखे तमारा दिखाकर लोगों को वश में करना चाहता है! श्रीर लोग भी कैसे भोले भाले हैं कि भट से किसी न किसी जाल में फंस ही जाते हैं। वे यह नहीं पूछते कि जो सच्या योगी या ईश्वर भक्त होगा वह धन के लिये तमाशा क्यों दिखाता फिरेगा | जा सच्चा साधु होगा वह विषय भोग या कांचन वा कामिनी के फंदे में क्यों कॅमगा।

श्रार्थ्य समाज श्रीरं सनातन धर्म में एक बड़ा भेद हिन्दर

कोण का हैं। उसका विचार कर लेना चाहिये। जब स्वामी दयानन्द ने आर्थ्य समाज स्थापित किया तो उन्होंने कहा कि श्राजकल जिसको हिन्दू धर्म कहते है वह प्राचीन सनातन वैदिक धर्म से विपरीत है। इसमें बहुत कुछ दोष मिल गये हैं। इनको निकाल कर शुद्ध वैदिक धर्म को प्रहण करना चाहिये। लकीर के फकीर पडितों को यह बात पसन्द नहीं आई। वे पुरानी प्रथात्रों को बदलना नहीं चाहते थे। इसलिये उन्होंने श्राय्यं समाज के विरोध में सनातन धम सभा नाम की संम्थायें म्थापित की श्रीर श्रपना नाम सनातन धर्म रक्का। परन्तु पिछले पवहत्तर वर्षीं में आर्यं समाज ने जां काम किया उनसे सिद्ध होता है कि सनातन धर्मियों ने भा उन परिवर्तनों का मान लिया जो आर्य समाजी करना चाहते थे। अर्थात् उनको अपने मार्ग से हट कर श्रार्थ ममाज के मार्ग का श्रवलम्बन करना पड़ा । जैसे आजकल कोई मनातन धर्मी यह नहीं मानना कि जो दस वर्ष की कन्या का विवाह न करे वह नक को जाता है। या क्रियों को वंद या अन्य विद्यार्ये नहीं पढ़ानी चाहिये, या बाल विधवा का विवाह नहीं करना चाहिय। या ईसाई मुमलमानों की शुद्धि करना पाप है। या समुद्र को यात्रा नहीं करनी चाहिये। या श्रक्त जाति को नहीं उठाना चाहिये। या 'नमन्ते' करना बुरा है। पहले काल मे इन्हीं चातों पर आर्थ समाज श्रीर सनातन धर्म के लोगों में भगड़े होते थे। अब तो

दोनों एक ही बात को मानते हैं। सबी बात तो यह है कि जो बातें स्वामी दयानन्द ने कहीं थीं बह सब ठीक थीं। उनके माने बिना काम तो चल नहीं सकता। एक न एक दिन उसी मार्ग पर आना पड़ेगा। यदि जल्दी मार्ग पर आ गये तो अच्छा है। देर करने में बहक जाने का हर है।

सनातन धर्मी लोग श्रव तक समभते थे कि हिन्दू जाति पर जो श्रापत्तियाँ श्राई वह किलयुग के कारण थीं। वे कहा करते थे कि यह युग का प्रभाव है। इसिलये वह पुरुषार्थ को छोड़ बैठे थे। जिन जातियों में पुरुषार्थ था वे श्रागे बढ़ गई। यह किलयुग की ही रट लगाते गहे। म्वामी द्यानन्द ने कहा कि सनातन धर्म तो किलयुग या किसी विशेष युग के श्राधीन नहीं होता जो किलयुग के प्रभाव में फँस जावे वह सच्चा सनातन धर्म नहीं है। श्रतः पुरुषार्थी बन कर श्रागे बढ़ो।

कुछ लोग 'भाग्य' और 'ईश्वर-इच्छा' का बहाना बना कर हाथ पर हाथ रक्खे बैठे हुये थे। उनका बहाना था कि यदि हमारी तकदीर बुरी न होती तो ऐसा क्यों होता? ईश्वर की ऐसी ही इच्छा थी। स्वामी दयानन्द ने बताया कि ईश्वर की कभी यह इच्छा नहीं हो सकती कि तुमको दुःख मिले। ईश्वर तो सब का मित्र है। सब के हित की बात करता है। जो जैसा करता है वह वैसा पाता है। फल वर्म के आधीन है। कमं फल के आधीन नहीं। पुरुषार्थ से भाग्य बनता है। जो आलसी बन कर बैठा है उसको ईश्वर आलस के बदले अच्छा फज नहीं दे सकता। इस प्रकार म्वामी दयानन्द ने हिन्दू जाति को किल्युग की गुलामी से छुड़ाया। भाग्य की जंजीरों से मुक किया। नक्तत्रों के जाल से निकाला। कमें के सिद्धान्त का महत्व सममाया। पुरुषार्थ का मत्र पढ़ाया। अन्धविश्वास को हटा कर विद्या और ज्ञान का मार्ग दिखाया। सब से बड़ी बात स्वामी दयानन्द ने यह कही कि तुम मेरे या किसी एक आदमी के कहने पर मत चलो। सत्य की खोज करते रहो। और असत्य को त्यागने और सत्य की मानने के लिये सदा उद्यत रहो। यही सच्ची ईश्वर भक्ति है। यही सच्चा सनातन धर्म है। इसी से सब का कल्याण होगा।

#### परिशिष्ट

# आर्य समाज का संविप्त परिचय

श्रार्थ्य समाज को स्थापना सन् १८७५ ई० में बस्बई नगर मे हुई | इसके संस्थायक ऋषि दयानन्द का वेदों तथा श्रायों की संस्कृति मे श्रटल विश्वास था। उनकी इच्छा थी कि संसार मे पुनः वेदों का प्रचार हो। ऋषि की मृत्यु के उपरान्त श्रायं समाज ने उनके पवित्र सिद्धान्तों का जनता में प्रचार किया।

पं० गुरुद्त्त जो विद्यार्थी एम०, ए० महात्मा हंसराज, लाला लाजपित राय नं ऋषि की म्मृति में द्यानन्द ऐंग्लों वैदिक कालिज लाहौर की स्थापना की। इसके अनुकरण स्वक्ष्प देश में अनेकों कालिज तथा स्कूल खोले गये जहाँ पर सरकारी शिचा के साथ साथ धार्मिक शिचा दी जाती थी। म्बामो श्रद्धानन्द ने गुरुकुल कांगड़ी की म्थापना को। इसके परचान् देश में अनेकों गुरुकुल खुल गये जिनमें श्राचीन ब्रह्मचर्य-पद्धित के अनुसार शिचा दे जाती है।

अपने जन्म-काल से ही आर्य समाज वैदिक धर्म के प्रचार में बराबर लगा हुआ है । इस समय भारतवर्ष में तथा अन्यत्र आर्य समाजों की सस्या ३००० तक पहुँच चुकी है । भारतवर्ष से बाहर अफ्रोका, अरब, फारस, अफ्रगानिस्तान बिलोचिस्तान, मेसोपटामियाँ, असीरिया, जर्मनी, इंग्लेख्ड, अमेरिका, सिंगापुर, ब्रह्मा. स्याम, अनाम, कम्बोडिया, हांगकांग (चीन) में भी आर्य्य समाज खुने हुये हैं।

## भार्य समाज के दस नियम

- १—सब सत्यविद्या धौर जो पदार्थ विद्या से जाने जाते है उन सबका आदि मूल परमेश्वर है।
- २—ईश्वर सिंद्यानन्द्म्बरूप, निराकार, सर्वशिक्तमान, न्यायकारी, द्यालु, व्यजन्मा, व्यन्त, निर्विकार, व्यनादि, व्यनु-पम, सर्वाधार, सर्वश्वर, सर्वव्यापक, सर्वान्तयामी, व्यजर, व्यमर, व्यभय, नित्य, पवित्र कौर सृष्टिकर्ता है। इसी की उपासना करना योग्य है।
- ३—वेद सत्यविद्याक्षों का पुम्तक है; वेद का पढ़ना पढ़ाना क्रीर सुनना सुनाना सब आर्थी का परम धर्म हैं।
- ४—सत्य ग्रहण करने श्रीर श्रमत्य के छोड़ने में सर्वदा उद्यत रहना चाहिये।
- ५—सब काम धर्मानुसार अर्थात् सत्य और असत्य को विचार करके करना चाहिये।
  - ६—संसार का उपकार करना इस समाज का मुख्य

चहरेय है अर्थात् शारीरिक, आत्मिक और सामाजिक उन्नित

७--सब से प्रोति-पूर्वक धर्मानुसार यथायोग्य वर्तना चाहिये।

= अविद्या का नाश और विद्या की वृद्धि करनी चाहिये।

९—प्रत्येक को अपनी ही उन्नति से सन्तुष्ट न रहना चाहिये, किन्तु सब को उन्नति में अपनी उन्नति सममनी चाहिये।

१०—सब मनुष्यों को सामाजिक सर्वहितकारी नियम पालने में परतन्त्र रहना चाहिये और प्रत्येक हितकारी नियम में सब परतन्त्र रहें।

## श्रार्घ्य समाज के सिद्धान्त

## ईश्वर

- (१) ईश्वर निराकार है अर्थात् उसकी कोई मूर्ति नहीं है और न बन सकती हैं।
- ः(२) मूर्त्ति पूजा करना पाप है।
  - (३) ईश्वर अवतार नहीं लेता । श्री रामचन्द्र तथा श्री कृष्ण आदि महात्मा थे ईश्वर के अवतार नहीं।

- (४) ईश्वर न कभी पैदा होता है श्रीर न कभी मरता है।
- ( ५ ) ईरवर एक है।

### जीव

- (१) जीव ईश्वर से श्रलग चेतन सत्ता है।
- (२) जीव न जन्म लेता है श्रीर न मरता है।
- (२) ईश्वर एक और अनन्त है। जीव अनेक और सान्त हैं। इनकी शक्ति अल्प और ज्ञान भी अल्प हैं।
- (४) जीव एक शरीर को छोड़ कर दूसरे शरीर में चला जाता है।
- (५) जीव जैसा काम करता है उसको वैसी योनि मिलती है।
- (६) जीव के कभी का ईश्वर न्याय करता है।
- (७) अगर जीव आनन्द चाहता है तो उसे ईश्वर की शरण में जाना पड़ेगा।

### मकृति

- (१) प्रकृति सदा से रहने वाली है और सदा से रहेगी। यह जड़ है।
- (२) ईश्वर प्रकृति से सारे संसार को रचता है।
- (३) प्रकृति की सभी चीजें सूर्य, चन्द्र पृथ्वी आदि नियम से चलती हैं। संसार में ऐसी कोई चीज नहीं जिसको जादू कह सकते हैं। सब चीज नियम से ही होती हैं। नियम बदलते नहीं सदा एक से रहते हैं।

### वेद तथा अन्य ग्रन्थ

जब सृष्टि बनी तो ईश्वर ने वेदों का ज्ञान चार ऋषियों के द्वारा दिया। वेद के चार पुस्तक हैं — ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद, अथर्ववेद । वेद ज्ञान के भंडार हैं, अगर ईश्वर ज्ञान न देता तो प्राणियों को कैसे ज्ञान होता। वेदों को पढ़ने का अधिकार सब नर नारियों का है।

उपवेद — चारों वेदों के चार उपवेद । अर्थवेद ऋग्वेद का धनुर्वेद यजुर्वेद का, आयुर्वेद अर्थवेवेद का भीर गन्धर्ववेद सामवेद का उपवेद हैं।

ब्राह्मण्—वेदों की यज्ञ-सम्बन्धी व्याख्या ब्राह्मणों में की गई है । ऋग्वेद का ऐतरेय ब्राह्मण्, यजुर्वेद का शतपथ, सामवेद का साम ब्राह्मण् श्रीर श्रथर्ववेद का गोपथ ब्राह्मण् ।

दर्शन -किपल का सांख्य, गौतम का न्याय, पतञ्जलि का योग, कणाद का वैशेषिक, व्यास का वेदान्त श्रीर जैमिनि का मीमांसा दर्शन।

उपनिषद्—ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुरुडक, मारुड्रक्य, ऐतरेय, तैत्तरीय, झान्दोग्य और मृहदाग्रुयक।

परन्तु इन प्रन्थों में भी यदि कोई बात बेदों के प्रतिकूल होगी तो माननीय नहीं है। वेद स्वतः प्रमाण हैं। श्रन्य प्रन्थ परतः प्रमाण।

## वर्ण

वर्ण चार हैं (१) ब्राह्मण, (२) चित्रय, (३) वैश्य, (४) शूद्र। वर्ण जन्म से नहीं कर्म से होता है। यदि ब्राह्मण का पुत्र शूद्र का काम करेगा तो वह शूद्र हो जावेगा। यदि शूद्र का पुत्र ब्राह्मण के काम करेगा तो वह ब्राह्मण हो सकेगा।

### आश्रम

धाश्रम चार हैं। ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ घौर संन्यास। स्त्रियां

सियों का आदर करना चाहिये। सियों को वही आदर मिलना चाहिये जो पुरुषों को प्राप्त है। पर्दा करना बुरा है। सियाँ पद सकती हैं, यज्ञ कर सकती हैं, और उपदेश दे सकती हैं।

### भद्रवाभद्रय

मांस भन्नण करना पाप है क्यों कि इससे हिंसा होती है। शराब, भन्न तथा श्रीर नशीली चीजें नहीं खानी चाहिये।

## कुरीति निवारण

श्रार्य समाज कुरीतियों को दूर करने की कोशिश करता है। खियों को शिक्षा देना, बाल विधवाओं का विवाह कराना, विवाहों में दहेज बंद करना, छून-श्रक्त के भेद भावों को दूर करना।



स्वामी द्यानन्द सरस्वती

#### **APPENDIX**

# The Arya Samaj and the International Aryan League

### THE ARYA SAMAJ

"Arya Samaj" is a Sanskrta compound of two words 'arya' and 'samaja'. 'Arya' means a righteous man, high-souled, a man possessed of noble qualities. In common parlance 'arya' is a rough synonym of 'gentleman'. In ancient Sanskrta literature 'arya' was the most honourable term with which you could accost another person. Samaja means a society or organisation. Thus 'Arya Samaj means a society of persons who mean to be good and to make others good.

So much about the etymology of the word. Technically speaking, the Arya Samaj is an organisation founded in 1875 by Swami Dayanand with the following ten principles:—

I. Of all true knowledge and whatever is known from knowledge, the Primary Cause is God.

- 2. God is an embodiment of truth, intelligence and bliss, and one without form, all-powerful, just, kind, unborn, infinite, unchangeable, beginningless, incomparable, support of all, lord of all, all-pervading, omniscient, undeteriorable, immortal, fearless, eternal, holy and the Creater of the Universe. He alone is worthy of worship.
- 3. The Vedas are the books of all true knowledge. It is the paramount duty of all Aryas to read them, to teach them, to hear them and to preach them.
- 4. We should be ever ready to accept truth and renounce untruth.
- 5. Everything should be done according to Dharma, that is, after considering what is truth and what is untruth.
- 6. The chief object of the Arya Samaj is to do good to the world, i.e., to make physical, spiritual and social improvement.
- 7. We should treat all with love, and justice according to their deserts.
- 8. We should dispel ignorance and diffuse knowledge.

- 9. Nobody should remain contented with his personal progress. One should count the progress of all as one's own.
- 10. Every one should consider oneself as bound in obeying social and all-benefiting rules but every one is free in matters pertaining to individual well-being.

The first two principles indicate that the Arya Samaj is first a religious movement, secondly, a theistic movement and thirdly a monotheistic movement.

The third principle shows that the Vedas are its religious scriptures, that is, it has doctrinal connection with the old scriptures of the Aryas. Principles 4 and 5 emphasize not only a regard for truth but a regard for the search for truth. They enjoin the members to remain seekers after truth for their whole life, and whenever they find that they were hitherto entertaining untruth, they should be ready to discard it. It is a question of mental attitude.

This makes the organisation rationalistic. How can a religious move ent believing i some

revelation, be consistently rational is a question which we can not deal with here. Suffice to say that an Arya Samajist should not do anything that is irrational. The remaining five principles deal, directly or indirectly, with the duties which a man owes to other beings in this world. Religion for an Arya Samajist is not an exclusively individual affair. Nothing is isolated in the world, even the world itself is not isolated. We are a part of a greater whole and our place in this whole has to be determind and constantly kept in view in the performance of our religious duties. Religion, as referred to in these principles is something that establishes an adjustment between the whole and the part without sacrificing or under-rating the one or the other. We cannot say that the universe is only a bundle of selves and that the development of these separate selves means the development of the whole. This would be sacrificing the whole at the altar of the parts. Nor can we say that each part has, as its function, only the growth of the whole and that it has nothing individualistic apart from the interests of the whole. This would mean ignoring the part for the sake of the whole. The Arya Samajdoes not subscribe to either of these two views. According to it, the truth lies somewhere between the two extremes. Religion is no doubt the concern of us

individuals. But we are not isolated beings, arbitrarily put together by some external agency. We are tied down by natural and inseparable relations and our individual well-being is not at all conceivable, much less realisable, except through the well being of others.

### THE SCRIPTURES OF THE ARYA SAMAJ

The most sacred scriptures of the Arya Samaj are the four Vedas, Rig Veda, Yajur Veda, Sama Veda and Atharva Veda.

Swami Dayanand the founder of the Arya Samaj has written several books to elucidate the tenets of the Vedic Religion of which the most noteworthy are the following:—

- (a) His commentary on the Rig Veda upto the 62 Hymn of the Mandala VII, the remaining being left unfinished.
- (b) His commentary on the Yajur Veda.
- (c) The Intruduction to the commentary to the Rig Veda etc., which is a fairly big book, discussing the principles of interpreting the Vedas.
- (d) The Satyarthaprakasha (Light of Truth), his magnum opus discussing almost all points of religion.
- (e) Sanskaravidhi, a book of rituals.
- (f) Gokarunanidhi, denouncing slaughter of cows and other animals and emphasising the importance of non-violence.

### THE WORK OF THE ARYA SAMAJ

The Arya Samaj does not believe in isolated abstract spirituality. Its duty to God includes its duty to mankind—nay to all living beings. Ever since its inception it began to take a living interest in the affairs of the society. Before the advent of the Arya Samaj, the prevailing idea among the Hindus was that the crucial test of a man's piety is his indifference to the problems of the world.

But the Arya Samajist believes that the best way of loving his Creator is to begin with the love for His creation. This strong conviction you will find pervading through all the activities of the Arya Samaj. We give here a very brief account.

### (1) SOCIAL SERVICE

The social service of the Arya Samaj began with the abolition of evil customs. Customs are national habits and they are the strongest fetters to break. A family will gladly court poverty or undergo serious troubles, but it would not dare to abolish a long-standing custom. If any body does so, he must be ready to face communal censure.

- (a) The first evil customs which attracted the attention of early Arya Samajists were in connection with marriage, the principal ones being fireworks and dance by prostitutes and early marriage. Now those evils are all gone.
- (b) Dowry is another evil. The bridegroom demands a fixed sum from the bride's father at the time of marriage. In certain communities this evil is very horrible. To have a daughter in the family is to constantly burn in the fire of hell. The Arya Samaj has been trying its best to uproot this evil and much has been done, though not enough.
- (c) The next item is Social Reconstruction. The Hindu society is split up into totally unconnected castes—a congeries of independent and independable units whose one work was to emphasize their importance and to look down upon others. The fourfold organic division of the society into Brahmanas, Ksattriyas, Vaisyas and Shudras corresponding to the fourfold division of the human body into the Head, the Arms, the Thighs and the Feet, which was once the strongest point of the Vedic sociology and which made the Aryan Society so strong in the past, was totally forgotten and its place was taken by the abominable caste system which was no system at all. A system means that in which the parts and the whole are so organised

that they are interconnected and the growth of one is conducive to the growth of others. If such a thing does not exist, then we cannot call it a system. A collection of a goat's limbs on a butcher's shop is no system, though all the parts of the body are there. It was a system when the goat was alive and when the healthy growth of the mouth or the stomach meant the healthy growth of other limbs and the whole body. The old Aryan Society had a varna-system when the Brahmana, the Kshattriya, the Vaisya and the Shudra were the inter-linked and inter-dependent parts of the Aryan society and when each regarded the well-being of the whole as the well-being of itself. Swami Dayanand found that the prevailing caste-system of the Hindus was a degenerated and mutilated successor of once the pure varna system. Swami Dayanand "This should go. If one is not a Brahmana by fitness, one should be made to lose one's prestige and respect and seek one's level." Swami Daya Nand quoted for his support from the Vedas and other scriptures. He did not sav that varnas are useless; every society required some classfication and the varna classification is the best. But this should not be based upon birth. The son of a Brahman can be a Kshattriya, or Vaishya or even Shudra. And a Shudra's son may be a Brahmana.

The Arya Samaj was the first to strike at the root of untouchability and it is trying hard to uproot the evil.

### (d) Foreign Travels

Orthodox Hinduism looked upon the crossing of Sea as a sin Who ever left Indian shores was supposed to be a renegade and outcaste. How these restrictions originated it is difficult to trace, for in ancient times we find Aryans very enterprising and travel-loving Swami Dayanand saw the folly of the superstition. Now Arya Samajic missionaries go to Arabia, Baghdad, Africa, America and Euorpe to preach their religion without any hitch.

### (e) Emancipation of Women

The Hindu society in which Swami Dayanand began to work was very unjust towards its womanhood. I should not say that it was the most unjust. That would be wrong. Western critics of our civilization have often been too cruel in estimating our merits and demerits and often political motives have been their guide. Still the position of the woman in the Hindu Society is not what it was in the Vedic times. The Vedas allowed the woman a full partnership.

She was the equal half of her husband (ग्रवाङ्गिनी). In theory even the Hindu society admitted it. But in practice there were many disabilities. For instance: (1) Women were not taught. (2) (2) They were not taught the Vedas. They were supposed too low for sacred studies. (3) A man could marry several wives at the same time. (4) A widower could marry any number of times, but even a child widow had to keep enforced widowhood. Swami Dayanand discussed this question fully in his works. He has quoted the Vedas and other scriptures to prove that woman has as much right to read the Vedas as man. She wears sacred thread, reads the sacred books and has a free choice in marriage. A widow's right of remarriage is the same as a widower's. Polygamy is as bad as polyandry. Purdah is a cruelty.

The Arya Samaj had to fight much when it began the work of female education. The first indigenous girls' schools were those of the Arya Samaj and even now their number is not insignificant. There is hardly any Arya Samaj to which a girls' school is not attached. The Arya Samajists were the pioneers of female education and even now they are maintaining the same position.

What woman suffragettes could not achieve in the West with all their agitation and storm, the Arya Samaj allowed them without any hitch. Any lady can be a member of the Arya Samaj and vote. She can represent on higher bodies. Our Pratinidhi Sabhas have got important lady-members on the Working Committee. Here too the honour of beginning the work goes to the Arya Samaj.

### Educational Work

The following figures tell their own tale regarding the wonderful work done by the Arya Samaj in the educational field.

| Gurukulas for boys        |       | 30  |
|---------------------------|-------|-----|
| Gurukulas for girls       | • • • | 10  |
| Colleges (D.A.V. College) | • • • | 15  |
| Primary Schools for boys  |       | 192 |
| Middle Schools            | • • • | 151 |
| High Schools              | • • • | 200 |
| Girls' Primary Schools    | • • • | 700 |
| Girls' High Schools       | • • • | 10  |
| Night Schools             | • • • | 142 |
| Depressed Class Schools   | • •   | 322 |

The work done by the Arya Samaj in the eduteaional field has been appreciated by all eminent public men in India and abroad.

'The Arya Samaj' says Pt. Jawaharlal Nehru, 'has done very good work in the spread of education both among boys and girls, in improving the condition of women and raising the status and standards of the depressed classes'.

("The Discovery of India" P.399)

### THE INTERNATIONAL ARYAN LEAUGE.

The International Aryan League (The Sarva deshik Sabha) is the central representative body of all the Arya Samajes above 3000 in India Burma, Africa, Baghdad, Mauritius, Fiji Trinidad, South America etc. Its head office is at Delhi.

The Arya Samaj is a religious church and it has its own constitution. The ten principles of the Arya Samaj have already been given. Besides, there are bye-laws to run the administration. At least nine members make a duly constituted Arya Samaj if the members subscribe to its tenets, as will as declare their willingness to abide by the bye-laws. Every member must pay one per cent of his income to the fund of the Arya Samaj of which he is a member.

The Provincial Representative Assemblies called the Arya Pratinidhi Sabhas and affiliated to the International Aryan League are at in the following provinces:-

The Punjab, U.P., Behar, Bengal, and Assam, Rajputana, C.P., Sind, Bombay, Burma, East, Africa, South Africa, Fiji. Mauritius.

The above provincial bodies along with other Samajas of the places where a provincial representative body has not yet been formed, form a central body named the Arya Sarvadesika Sabha, Delhi, known in English as the International Aryan League. This is the representative body of all the Samajas of the world. From this constitution, which has been working well till now, it will be evident that the Arya Samaj is neither priest-ridden, nor bureaucratic in its character. From top to bottom, it is purely democratic and even the lowest among the lowest has his or her voice, directly or through representtion in the administration of the church.

Our constitution is free from invidious classification. Man and woman, high and low, poor and rich, all are alike in the eye of the constitution. It knows no distinction. It admits of no barrier.

### GANGA PRASAD UPADHYAYA

Born September 6, 1881, at Nadarai (Kasguni) on the river Kali in the Etah District, United Provinces. Parent's Home:—Marthara (Etah District). Graduated in 1908, and M. A. in 1912 in English Literature and in 1923 in Philosophy from the Allahabad University. Principal D. A. V. High School, Allahabad from 1924-39, President of the Arya Pratinidhi Sabha, U. P., 1941-45; Vice-President International Aryan League, Delhi, 1945; General Secretary, International Aryan League 1947-50.

Author of Reason and Religion (1939), Swami Dayanand's Contribution to Hindu Solidarity (1939), I and My God (1939), Origin, Mission and Scope of Arya Samaj (1940), Worship (1940), Christianity in India (1941), Superstition (1941), Marriage and Married Life (1942) The Light of Truth (English Version of the Satyartha Prakasha) (1946), Land Marks of Swami Dayanand's Teachings (1947), Vedic-Culture (1949), Catechism on Hindusm (1950), Life After Death (1950).

Also author of the Hindi books Angrez Jati Ka Itihasa (1922), Arya Samaj (1924), Astika Vada (1926), Advaitavada (1928), Dhammaþada (1932), Jivatma (1933), Sarva-darshan Sidhanta Sangrah, Manusmrti (1938), Bhagvat Katha (1943), Shankara Bhashyalochana (1947), Ham Kya Khaven (1949), Arya Smriti (1949), Communism (1950).